
28 BlickPunkt.e 1/2026■■ Judentum

Michael Rosenkranz

Ehrwürdige Schlichtheit 
und ewige Unberührtheit -
das Besondere an jüdischen Friedhöfen

Im Altertum war es auf jüdischen Friedhöfen üblich, - 
wie in vielen anderen Kulturen -, dass reiche Leute die 
Gräber ihrer Verstorbenen mit viel Prunk und zur Schau 
gestelltem Reichtum ausstatteten, - aus Liebe, aus 
schlechtem Gewissen oder einfach nur aus Imponierge-
habe. Arme Leute konnten da nicht mithalten und fühl-
ten sich beschämt. Das Gebot der Schlichtheit des Gra-
bes gilt unverändert, auch wenn es in den vergangenen 
Jahrhunderten immer wieder Leute gab, die sich prunk-
volle Mausoleen errichten ließen. Dieses ungebührliche 
Verhalten der Begüterten nahm solche Ausmaße an, 
dass die jüdischen Gelehrten die Entscheidung trafen, 
dass jüdische Gräber ab sofort ganz schlicht belassen 
werden müssen, ohne aufwändigen Schmuck, ohne 
protzige Blumengebinde und ohne Abbildungen der 
Verstorbenen. Auch sollen die Grabsteine keine sonsti-
gen anstößigen Bildwerke tragen. Keiner sollte fortan 
mehr beschämt werden. Das Gebot der Schlichtheit des 
Grabes gilt unverändert, auch wenn es in den vergan-
genen Jahrhunderten immer wieder Leute gab, die sich 
prunkvolle Mausoleen errichten ließen.

Die Gräber müssen deswegen nicht ungepflegt bleiben. 
Bescheidene Sträuße aus lebendigen Blumen sind mög-
lich. Kunststoff-Blumen aber sind auf jüdischen Friedhö-
fen völlig fehl am Platz: Sie werden aus Erdöl hergestellt, 
sind tot und waren nie lebendig und verschmutzen an-
haltend die Umwelt.

Nachdem der Verstorbene oder die Verstorbene von der 
Chevra Qaddischa, der ehrenamtlichen Beerdigungsge-
sellschaft der jüdischen Gemeinde, gewaschen, rituell 
gereinigt und in schlichte Gewänder gekleidet wurde, 
wird er oder sie, mit dem Gesicht nach oben, in den Sarg 

gelegt, und der Sarg verschlossen. (Alles im Weiteren 
Gesagte gilt sowohl für männliche als auch für weibli-
che Verstorbene!)  Vor der Beerdigung, noch während 
der Trauerandacht in der Trauerhalle, wird in Anwesen-
heit des Sarges eine Gedenkansprache gehalten, die die 
Persönlichkeit und die guten Taten des Verstorbenen 
würdigt; über seine Schwächen schweigt man. In die-
sem Sinn soll auch der ein Jahr nach der Beerdigung er-
richtete Grabstein von der Würde und dem Lebenswerk 
des Verstorbenen in geziemenden Worten künden und 
sein Andenken hochhalten. Es ist ein alter Brauch den 
Gedenkstein am Grab, und damit auch das Andenken 
an den Verstorbenen, zu erhöhen durch Auflegen von 
kleinen Steinen, zum Beispiel Kieselsteinen, die man von 
außerhalb des Friedhofs mitgebracht hat. Dieser Brauch 
stammt noch aus der Zeit der Wüstenwanderung der 
Kinder Israels, - hätte man dort die Gedenksteine über 
einem Grab nicht immer wieder aufgerichtet und er-
höht, hätten Wind und Wetter die Markierung des Gra-
bes schon bald verschwinden lassen und nichts mehr 
von dem hier Begrabenen verkündet.

Für Juden ist die Verheißung der Wiederauferstehung 
vom Tod zu neuem Leben ein wichtiger Glaubensgrund-
satz. Deshalb soll gewährleistet werden, dass jeder Ver-
storbene in seinem Grab ruhen kann bis zum Tag des 
Ewigen, an dem der Maschiach (Messias) kommen wird 
und als ein gerechter König Frieden bringen wird. Dann 
werden die Toten aus ihren Gräbern wieder zu neuem 
Leben erwachen. Aus diesem Grund werden jüdische 
Gräber nicht nach einer gewissen Zeit aufgehoben.

Die Totenruhe soll bewahrt werden. Deshalb bewegt 
man sich auf jüdischen Friedhöfen auch ruhig, macht 

Alter Jüdischer 
Friedhof Bochum. 

Fotos: 
HGVorndran



29BlickPunkt.e 1/2026 ■■ Judentum

keinen Lärm. Laute Begrüßungen und Umarmungen, 
ja selbst das Händeschütteln vermeidet man an diesem 
Ort. Friedhöfe sind keine Orte des Gottesdienstes, doch 
werden Gebete gesprochen und der Ewige wird geprie-
sen und verherrlicht. Deshalb trägt man auf jüdischen 
Friedhöfen eine Kopfbedeckung, - als Ausdruck der De-
mut. Ja, gerade an diesem Ort des Todes und der Trauer 
ist es besonders wichtig Gott nicht anzuklagen, sondern 
Seinen Willen in Demut anzunehmen und Ihn, auch im 
Augenblick der Verzweiflung, zu preisen. Eine solche 
Verherrlichung des Ewigen ist das Qaddisch (Kaddisch). 
Es ist kein Totengebet, kein Gebet an die Verstorbenen, 
noch für sie. Es ist die große Lobpreisung des Ewigen 
durch die Gemeinde Israels, - etwas, was die Verstorbe-
nen selbst jetzt nicht mehr können, was aber ihre Hinter-
bliebenen an ihrer Stelle tun können. Am offenen Grab 
wird dann auch eine besondere Form des Qaddisch 
gesagt, die bezugnimmt auf die Wiederauferstehung 
zu neuem Leben. Auch wird der Verstorbene um Verge-
bung gebeten für Schuld, die die noch Lebenden ihm 
gegenüber noch haben und nicht rechtzeitig haben be-
gleichen können. Und die große Gerechtigkeit des Ewi-
gen wird in Erinnerung gerufen mit den Worten aus dem 
Buch Hiob: „Der Ewige hat gegeben und der Ewige hat 
genommen; gepriesen sei der Name des Ewigen!“

Es wird angestrebt die Beerdigung des Verstorbenen 
durchzuführen bevor Verwesungszeichen erkennbar 
werden, also möglichst bald. Denn noch trägt der Ver-
storbene das Ebenbild Gottes, und dieses Ebenbild soll 
bewahrt werden, vor Allem auch in der Erinnerung der 
Hinterbliebenen. Deswegen werden jüdische Verstorbe-
ne auch nicht verbrannt, - das Ebenbild darf nicht zer-
stört werden. Der letzte Liebesdienst, den die Lebenden 
dem Verstorbenen dann noch erweisen können, ist sei-
nen Leichnam mit Erde zu bedecken, aufdass er, unseren 
Augen entzogen, wieder zur Erde werden kann, aus der 
er einst erschaffen wurde, und nicht ein Opfer von Aas-
fressern. Deswegen steht neben dem Erdhügel des, - für 
den Verstorbenen -, frisch ausgehobenen Grabes eine 
kleine Schaufel, so dass jeder Beerdigungsteilnehmer 
sich am Bedecken des Verstorbenen mit Erde beteiligen 
kann.

Während sich im Altertum die Hinterbliebenen in unge-
zügelter Trauer und Verzweiflung oft die Kleider zerris-
sen, blieb es, in gemäßigter Form, ein noch heute häufig 
geübter Brauch, sich am Rand eines Hemdes, einer Bluse 
oder eines Kleides einen kleinen Einschnitt als äußerli-
ches Zeichen der Trauer zu machen.

Nach der Beerdigung bilden die Beerdigungsteilnehmer 
zwei Reihen, durch die die hinterbliebenen Angehöri-
gen hindurchgehen können zum Friedhofsausgang hin.

Der Friedhof ist ein Ort des Todes, der den Menschen 
rituell verunreinigt. Deswegen findet sich am Ausgang 
des jüdischen Friedhofs die Möglichkeit sich wenigstens 
die Hände zu waschen bevor man in den Bereich des Le-
bens zurückkehrt.

Die Rückkehr ins Leben ist außerordentlich wichtig, 
weshalb grenzenlose Trauer abgelehnt wird, die zerstö-
rerisch wirken kann. Andererseits ist Trauer zur Bewälti-
gung des Verlustes von großer Bedeutung. Das Juden-
tum kennt daher zeitlich festgelegte und abgestufte 
Phasen der Trauer und des Gedenkens, die das Fortbe-
stehen des Lebens gewährleisten.

Dr. Michael Rosenkranz, Arzt für Allgemeinmedizin; Mit-
glied der Jüdischen Gemeinde Bochum-Herne-Hattingen; 

Autor von Artikeln und Referent über Themen der jüdi-
schen Religion, u.a. auf www.talmud.de; Beauftragter der 

Jüdischen Gemeinde für den interreligiösen Dialog.

SchalomNet
FotoArchiv

Judentum, Christentum, Islam
Geschichte, Politik, Gesellschaft

Alle Fotos von Hans-Georg Vorndran.

Die Fotos sind in thematischen Ordnern sortiert und 
ohne Login frei einsehbar. Außerdem kann über das 
Suchfeld gezielt nach bestimmten Begriffen gesucht 
werden.

Für die Nutzung in Bildungseinrichtungen und Kir-
chengemeinden liegen die (Staffel-) Preise zwischen 
6 und 10 Euro. Gezahlt werden kann per Vorkasse 
oder mit Paypal.

www.schalomnet.de


