Alter Jiidischer
Friedhof Bochum.
Fotos:
HGVorndran

28 m JUDENTUM

b 4

BLickPunkT.E 1/2026

Michael Rosenkranz

Ehrwirdige Schlichtheit

und ewige UnberUhrtheit -
das Besondere an judischen Friedhofen

Im Altertum war es auf jidischen Friedhéfen tblich, -
wie in vielen anderen Kulturen -, dass reiche Leute die
Graber ihrer Verstorbenen mit viel Prunk und zur Schau
gestelltem Reichtum ausstatteten, - aus Liebe, aus
schlechtem Gewissen oder einfach nur aus Imponierge-
habe. Arme Leute konnten da nicht mithalten und fihl-
ten sich beschamt. Das Gebot der Schlichtheit des Gra-
bes gilt unverdndert, auch wenn es in den vergangenen
Jahrhunderten immer wieder Leute gab, die sich prunk-
volle Mausoleen errichten lieBen. Dieses ungebihrliche
Verhalten der Begiterten nahm solche AusmaRe an,
dass die judischen Gelehrten die Entscheidung trafen,
dass jldische Graber ab sofort ganz schlicht belassen
werden mussen, ohne aufwdndigen Schmuck, ohne
protzige Blumengebinde und ohne Abbildungen der
Verstorbenen. Auch sollen die Grabsteine keine sonsti-
gen anstoBigen Bildwerke tragen. Keiner sollte fortan
mehr beschamt werden. Das Gebot der Schlichtheit des
Grabes gilt unverandert, auch wenn es in den vergan-
genen Jahrhunderten immer wieder Leute gab, die sich
prunkvolle Mausoleen errichten lieBen.

Die Graber miissen deswegen nicht ungepflegt bleiben.
Bescheidene Straul3e aus lebendigen Blumen sind mog-
lich. Kunststoff-Blumen aber sind auf jidischen Friedho-
fen vollig fehl am Platz: Sie werden aus Erddl hergestellt,
sind tot und waren nie lebendig und verschmutzen an-
haltend die Umwelt.

Nachdem der Verstorbene oder die Verstorbene von der
Chevra Qaddischa, der ehrenamtlichen Beerdigungsge-
sellschaft der judischen Gemeinde, gewaschen, rituell
gereinigt und in schlichte Gewéander gekleidet wurde,
wird er oder sie, mit dem Gesicht nach oben, in den Sarg

gelegt, und der Sarg verschlossen. (Alles im Weiteren
Gesagte gilt sowohl fir mannliche als auch fir weibli-
che Verstorbene!) Vor der Beerdigung, noch wahrend
der Trauerandacht in der Trauerhalle, wird in Anwesen-
heit des Sarges eine Gedenkansprache gehalten, die die
Personlichkeit und die guten Taten des Verstorbenen
wiurdigt; Uber seine Schwachen schweigt man. In die-
sem Sinn soll auch der ein Jahr nach der Beerdigung er-
richtete Grabstein von der Wiirde und dem Lebenswerk
des Verstorbenen in geziemenden Worten kiinden und
sein Andenken hochhalten. Es ist ein alter Brauch den
Gedenkstein am Grab, und damit auch das Andenken
an den Verstorbenen, zu erhohen durch Auflegen von
kleinen Steinen, zum Beispiel Kieselsteinen, die man von
auflerhalb des Friedhofs mitgebracht hat. Dieser Brauch
stammt noch aus der Zeit der Wistenwanderung der
Kinder Israels, - hatte man dort die Gedenksteine tber
einem Grab nicht immer wieder aufgerichtet und er-
hoht, hatten Wind und Wetter die Markierung des Gra-
bes schon bald verschwinden lassen und nichts mehr
von dem hier Begrabenen verkiindet.

Fir Juden ist die VerheiBung der Wiederauferstehung
vom Tod zu neuem Leben ein wichtiger Glaubensgrund-
satz. Deshalb soll gewadhrleistet werden, dass jeder Ver-
storbene in seinem Grab ruhen kann bis zum Tag des
Ewigen, an dem der Maschiach (Messias) kommen wird
und als ein gerechter Konig Frieden bringen wird. Dann
werden die Toten aus ihren Grabern wieder zu neuem
Leben erwachen. Aus diesem Grund werden jldische
Graber nicht nach einer gewissen Zeit aufgehoben.

Die Totenruhe soll bewahrt werden. Deshalb bewegt
man sich auf jidischen Friedhéfen auch ruhig, macht




) 4

BLickPunkT.E 1/2026

m JUDENTUM 29

keinen Larm. Laute BegriBungen und Umarmungen,
ja selbst das Handeschitteln vermeidet man an diesem
Ort. Friedhofe sind keine Orte des Gottesdienstes, doch
werden Gebete gesprochen und der Ewige wird geprie-
sen und verherrlicht. Deshalb tragt man auf jidischen
Friedhofen eine Kopfbedeckung, - als Ausdruck der De-
mut. Ja, gerade an diesem Ort des Todes und der Trauer
ist es besonders wichtig Gott nicht anzuklagen, sondern
Seinen Willen in Demut anzunehmen und |hn, auch im
Augenblick der Verzweiflung, zu preisen. Eine solche
Verherrlichung des Ewigen ist das Qaddisch (Kaddisch).
Es ist kein Totengebet, kein Gebet an die Verstorbenen,
noch fir sie. Es ist die gro8e Lobpreisung des Ewigen
durch die Gemeinde Israels, - etwas, was die Verstorbe-
nen selbst jetzt nicht mehr kdnnen, was aber ihre Hinter-
bliebenen an ihrer Stelle tun kdnnen. Am offenen Grab
wird dann auch eine besondere Form des Qaddisch
gesagt, die bezugnimmt auf die Wiederauferstehung
zu neuem Leben. Auch wird der Verstorbene um Verge-
bung gebeten fir Schuld, die die noch Lebenden ihm
gegenliber noch haben und nicht rechtzeitig haben be-
gleichen kdnnen. Und die groBBe Gerechtigkeit des Ewi-
gen wird in Erinnerung gerufen mit den Worten aus dem
Buch Hiob: ,Der Ewige hat gegeben und der Ewige hat
genommen; gepriesen sei der Name des Ewigen!”

Es wird angestrebt die Beerdigung des Verstorbenen
durchzufiihren bevor Verwesungszeichen erkennbar
werden, also moglichst bald. Denn noch tragt der Ver-
storbene das Ebenbild Gottes, und dieses Ebenbild soll
bewahrt werden, vor Allem auch in der Erinnerung der
Hinterbliebenen. Deswegen werden jlidische Verstorbe-
ne auch nicht verbrannt, - das Ebenbild darf nicht zer-
stort werden. Der letzte Liebesdienst, den die Lebenden
dem Verstorbenen dann noch erweisen kdnnen, ist sei-
nen Leichnam mit Erde zu bedecken, aufdass er, unseren
Augen entzogen, wieder zur Erde werden kann, aus der
er einst erschaffen wurde, und nicht ein Opfer von Aas-
fressern. Deswegen steht neben dem Erdhiigel des, - fiir
den Verstorbenen -, frisch ausgehobenen Grabes eine
kleine Schaufel, so dass jeder Beerdigungsteilnehmer
sich am Bedecken des Verstorbenen mit Erde beteiligen
kann.

Wahrend sich im Altertum die Hinterbliebenen in unge-
zligelter Trauer und Verzweiflung oft die Kleider zerris-
sen, blieb es, in gemaBigter Form, ein noch heute haufig
getlibter Brauch, sich am Rand eines Hemdes, einer Bluse
oder eines Kleides einen kleinen Einschnitt als duBerli-
ches Zeichen der Trauer zu machen.

Europas judische
Zeitschrift

Abonnement oder Probeexemplar

Nach der Beerdigung bilden die Beerdigungsteilnehmer
zwei Reihen, durch die die hinterbliebenen Angehéri-
gen hindurchgehen kénnen zum Friedhofsausgang hin.

Der Friedhof ist ein Ort des Todes, der den Menschen
rituell verunreinigt. Deswegen findet sich am Ausgang
des judischen Friedhofs die Moglichkeit sich wenigstens
die Hande zu waschen bevor man in den Bereich des Le-
bens zurlickkehrt.

Die Riickkehr ins Leben ist auflerordentlich wichtig,
weshalb grenzenlose Trauer abgelehnt wird, die zersto-
rerisch wirken kann. Andererseits ist Trauer zur Bewalti-
gung des Verlustes von groBer Bedeutung. Das Juden-
tum kennt daher zeitlich festgelegte und abgestufte
Phasen der Trauer und des Gedenkens, die das Fortbe-
stehen des Lebens gewahrleisten.

Dr. Michael Rosenkranz, Arzt fiir Allgemeinmedizin; Mit-
glied der Jiidischen Gemeinde Bochum-Herne-Hattingen;
Autor von Artikeln und Referent (iber Themen der jlidi-
schen Religion, u.a. auf www.talmud.de; Beauftragter der
Jiidischen Gemeinde fiir den interreligiésen Dialog.

SchalomNet
FotoArchiv

S re B 5 Judentum, Christentum, Islam

Schalom Net Geschichte, Politik, Gesellschaft
Alle Fotos von Hans-Georg Vorndran.

Die Fotos sind in thematischen Ordnern sortiert und
ohne Login frei einsehbar. AuBerdem kann Uber das
Suchfeld gezielt nach bestimmten Begriffen gesucht
werden.

Fur die Nutzung in Bildungseinrichtungen und Kir-
chengemeinden liegen die (Staffel-) Preise zwischen
6 und 10 Euro. Gezahlt werden kann per Vorkasse
oder mit Paypal.

www.schalomnet.de

Telefonnummer (gratis): 0800 849 100 | www.aufbau.eu | verlag@aufbau.eu




