
2 ■■ Christen und Juden BlickPunkt.e 1/2026

Katharina von Kellenbach 

Gewaltfantasien.
Die Geschichte von Jesus und der Ehebrecherin 
Die Geschichte von „Jesus und der Ehebrecherin“ (Joh 
7,53-8,11) erfreut sich in christlichen Bildungskontexten 
großer Beliebtheit und ist auch Textgrundlage für den 
katholischen Kindergottesdienst am 5. Fastensonntag 
des Lesejahrs C (2025). Das ist aus mehreren Gründen 
erklärungsbedürftig. Erstens ist diese Erzählung nur im 
Johannesevangelium überliefert und taucht dort erst ab 
dem vierten Jahrhundert in westlich-lateinischen Hand-
schriften auf. Schon Martin Luther stellte fest, dass es 
sich aller Wahrscheinlichkeit um eine spätere Einfügung 
handelt, und das ist seither in den deutschen Bibelüber-
setzungen nach Martin Luther auch so in der Fußnote 
vermerkt. Die Bibel in gerechter Sprache verbannt die 
gesamte Geschichte in eine Fußnote. Zweitens verwun-
dert es, dass ausgerechnet eine Geschichte zu Ehebruch 
und sexuellem Fehlverhalten im Kindergottesdienst 
thematisiert wird. Weder das Thema Sexualität noch die 
Bedrohung einer jungen Frau durch männliche Gewalt 
erscheinen auf den ersten Blick als besonders kindge-
rechte Themen für Religionsunterricht und Kindergot-
tesdienst. Die Popularität der Perikope mag mit der 
zentralen Aussage Jesu zu erklären sein: „Wer unter euch 
ohne Sünde ist, der werfe den ersten Stein“ (Joh 8,7). Mit 
diesem Satz lässt sich auch sehr gut mit Kindern über 
Selbstkritik, Toleranz, und Barmherzigkeit sprechen.

Hier soll es um die gefährlichen Klischees gehen, die wie 
nebenbei in dieser Geschichte an Kinder weitertranspor-
tiert werden. Erst einmal der Text:

Johannes 8
1 Jesus aber ging zum Ölberg.
Jesus und die Ehebrecherin
2Frühmorgens aber kam Jesus wieder in den Tempel, 
und alles Volk kam zu ihm, und er setzte sich und lehrte 
sie. 3Da brachten die Schriftgelehrten und die Pharisäer 
eine Frau, beim Ehebruch ergriffen, und stellten sie in 
die Mitte  4und sprachen zu ihm: Meister, diese Frau ist 
auf frischer Tat beim Ehebruch ergriffen worden. 5Mose 

hat uns im Gesetz geboten, solche Frauen zu steinigen. 
Was sagst du? 6Das sagten sie aber, um ihn zu versuchen, 
auf dass sie etwas hätten, ihn zu verklagen. Aber Jesus 
bückte sich nieder und schrieb mit dem Finger auf die 
Erde.  7Als sie ihn nun beharrlich so fragten, richtete er 
sich auf und sprach zu ihnen:  Wer unter euch ohne 
Sünde ist, der werfe den ersten Stein auf sie.8Und er 
bückte sich wieder und schrieb auf die Erde. 9Als sie das 
hörten, gingen sie hinaus, einer nach dem andern, die 
Ältesten zuerst; und Jesus blieb allein mit der Frau, die in 
der Mitte stand. 10Da richtete Jesus sich auf und sprach zu 
ihr: Wo sind sie, Frau? Hat dich niemand verdammt? 11Sie 
aber sprach: Niemand, Herr. Jesus aber sprach: So ver-
damme ich dich auch nicht; geh hin und sündige hinfort 
nicht mehr. (Lu 2017)

Ich möchte mit einem kurzen Videoclip aus der You-
tube Serie „Die Bibel einfach erzählt“ beginnen. Diese 
Cartoon Serie wurde 2019 für Kinder entwickelt und ist 
auf der Webseite katholisch.de zu finden. Sie wird dort 
so beschrieben: „Humorvoll und in leicht verständlicher 
Sprache werden die Geschichten der Bibel auf kindge-
rechte Weise heruntergebrochen. Aber nicht nur für die 
Kleinsten unter uns lohnt sich ein Blick. Das Zeichen-
trickformat stammt aus der Hand ukrainischer Zeichner 
und wurde mit viel Liebe eigens von katholisch.de und 
Freunden synchronisiert.”

Es lohnt sich, das kurze Zeichentrickvideo vor dem Wei-
terlesen anzusehen (letzter Zugriff April 2025):
https://www.katholisch.de/video/23911-folge-20-die-
ehebrecherin

Schon das Standbild (Abbildung 1) deutet an, dass 
hier ein Kontrast zwischen guten und bösen Männern 
aufgebaut wird: die Schriftgelehrten und Pharisäer sind 
auch ohne Worte durch ihre grimmigen Augenbrauen 
und orientalische Kopfbedeckung als Juden deutlich 
erkennbar. Sie stehen als Gruppe dem sanftmütigen, 
freundlichen und liebevoll zugewandten Jesus gegen-
über. Damit wissen wir uns in der bewährten Tradition 
einer antijüdisch aufgeladenen Gegenüberstellung von 
Toleranz und Barmherzigkeit auf der einen Seite, und 
Hartherzigkeit und heuchlerischer Doppelmoral auf der 
anderen Seite. 

Dabei sind es zwei bildliche Einschübe, die gar nicht im 
johanneischen Text vorkommen, die die diesen Kontrast 
verstärken:

Abb 1: Standbild aus „Die Bibel einfach erzählt“

https://www.katholisch.de/video/23911-folge-20-die-ehebrecherin


3■■ Christen und JudenBlickPunkt.e 1/2026

Intro mit leichter, freundlicher Musik
Pharisäer (mit tiefer Stimme): „Jesus, Diese Frau ist eine 
große Sünderin.“ 
Pharisäer: „Sie hat ihren Ehemann betrogen.“ 
Pharisäer: „Nach dem Gesetz muss sie mit Steinen zu 
Tode geworfen werden.“ 
Die Männer heben Steine vom Boden auf und drohen 
zu werfen…
Pharisäer: „Was sagst du dazu, Jesus?“
Pharisäer: „Was sollen wir mit ihr machen jetzt?“ 
Jesus schweigt und malt ein Herz auf den Boden…
Jesus: „Wer von euch ohne Sünde ist, der soll als erstes 
seinen Stein werfen. 
Pharisäer murren: „Schade, Schade“, lassen die Steine 
fallen und gehen enttäuscht weg… 
Jesus: „Wo sind denn deine ganzen Ankläger? Beschul-
digt dich denn keiner mehr?“ 
Frau: „Niemand mehr mein Herr!“ 
Jesus: „Dann klage ich dich auch nicht mehr an, geh nach 
Hause und sündige nicht mehr.“1

Zwei Einträge verändern die Erzählung im Johannes-
evangelium und verschärfen die Polemik, die ja durch-
aus im Johannesevangelium angelegt ist. Erstens steht 
nicht im Text, dass die anwesenden Männer Steine auf-
nehmen, Steine in den Händen halten, oder Steine ab-
legen bevor sie weggehen. Zweitens sagt der biblische 
Text nichts über die Motivation oder innere Einstellung 
der Schriftgelehrten und Pharisäer, außer dass sie Jesus 
prüfen wollen (Joh 8,6). Das griechische Wort peirazein 
bedeutet „genau nachfragen“ oder „nachprüfen“. Sehr 
oft wird es mit „versuchen“ übersetzt, oder als „Fangfra-
ge“ bezeichnet. Oder wie die gerade erst erschiene Ein-
fach Bibel - Für junge Menschen schreibt: 

„In Wirklichkeit wollen die Gesetzeslehrer Jesus in die 
Falle locken. Wenn Jesus sagt: Ja. Ihr sollt die Frau mit 
Steinen tot werfen. Wollen die Gesetzeslehrer sagen: Du 
bist ein Mörder. Wenn Jesus sagt: nein, ihr dürft die Frau 
nicht mit Steinen tot werfen. Wollen die Gesetzeslehrer 
sagen: Jesus du musst selber bestraft werden. Weil du 
die Gesetze falsch erklärst. Du musst ins Gefängnis.“2 

Hier schleichen sich Unterstellung jüdischer Böswillig-
keit ein, die gar nicht im Text steht. Denn es geht doch 
in dieser Geschichte um Fragen der Gesetzesauslegung, 
eine urjüdische Beschäftigung. Auf jeden Fall steht im 
Text des Johannesevangeliums nichts von Enttäuschung 
oder Bedauern darüber nicht töten zu dürfen. Die Lust 
zur Steinigung ist frei dazu erfunden. Tatsächlich kann 
die Gewalttätigkeit der Szene mit einiger Sicherheit so-
gar ausgeschlossen werden. Denn die Geschichte spielt 
im Tempel, wo weder Gerichtsprozesse noch Hinrichtun-
gen abgehalten werden können: 

Joh 8,2-3: Am frühen Morgen begab er sich wieder in 
den Tempel. Alles Volk kam zu ihm. Er setzte sich und 
lehrte es. Da brachten die Schriftgelehrten und die Pha-
risäer eine Frau, die beim Ehebruch ertappt worden war. 

Im Tempel liegen keine Steine herum. Dort werden die 
Weisungen der Schrift diskutiert und ausgelegt. Hier 
finden „halachische“ Grundsatzdebatten statt, in denen 
juristische Prinzipien auf fiktive Fälle angelegt werden, 
um den Willen Gottes zu verstehen und zu nähern. Der 
Tempel ist kein Gerichtshof (Beth Din), in dem Recht ge-
sprochen wird, sondern ein Ort der Schriftauslegung 
und Lehre (sowie der Gebetsrituale und Tieropfer, Abga-
ben und Almosen). 

Lynchjustiz und Gewalt gegen Frauen
Woher kommen also diese Vorstellungen einer Lynchsze-
ne und extremen Bedrohungslage einer jungen (!) Frau, 
die in fast allen Illustrationen von Kindergeschichten zu 
finden ist? Warum wird den Schriftgelehrten eine Lust 
am Töten unterstellt, wie z.B. in den Worten des Bedau-
erns „schade, schade“ im Kinderfilm. Warum erscheint 
es vielen Christen so plausibel, dass Schriftgelehrte und 
Pharisäer Vorfreude auf eine Steinigung empfinden, und 
dann enttäuscht sind, wenn sie nicht an Grausamkeit 
teilnehmen dürfen? 

Ich mag mich hier wiederholen, aber ich muss noch ein 
Zitat bringen, um zu zeigen, wie weit verbreitet diese 
Version ist. Auch die kürzlich revidierte und neu erschie-
nene Alle Kinder Bibel (2025) bedient dieses Stereotyp 
mit einem Schriftgelehrten, der sich vor Ungeduld und 
freudiger Erwartung die Hände reibt:

„Nach dem Gesetz der Tora ist das Unrecht. Sie muss 
mit Steinen beworfen werden. Bis sie tot ist!“ sagte 
ein anderer. „Und die Tora müssen wir doch befolgen, 
oder?“, fragte ein Dritter. „Moses hat uns das Gesetz 
aufgeschrieben!“, sagt ein Vierter und rieb sich die 
Hände. (Jesus denkt nach).“3

Mit ein paar Sätzen wird jüdische Tora-frömmigkeit zum 
blinden Befehlsgehorsam und die Steinigung einer jun-
gen Frau zum lustvollen Gewaltexzess. 

Die Plausibilität der Unterstellung jüdischer Mordlust 
baut auf alten christlichen Vorwürfen des Gottesmordes 
auf: dass „die Juden“ den unschuldigen Gottessohn „von 
Anbeginn“ hassten, und ihn - wie die Propheten vor ihm 
- völlig ohne Grund verfolgen, sich gegen ihn verschwö-
ren und ihn töten wollten. Diese Verzerrung der Passi-
onserzählung, von jüdischer Schuld und christlicher 
Unschuld, legitimierte jahrhundertelang die Enterbung 
und Entwürdigung, die Unterdrückung und Verfolgung 
jüdischer Menschen in der christlichen Welt. Seit der 
Schoa haben sich alle christlichen Kirchen von diesem 
Gottesmordvorwurf distanziert. Er wurde offiziell zu-
rückgenommen. 

Aber die Vorurteile der Hartherzigkeit und Tötungslust 
wirken weiter, z.B. in unserer Geschichte, die wie neben-
bei Unterstellungen einschiebt, dass die Schriftgelehr-
ten gerne an der Steinigung einer Frau teilgenommen 
hätten und es bedauern, ohne brutale Gewaltanwen-
dung nach Hause gehen zu müssen. Natürlich gibt es 
im Johannesevangelium heftige Polemiken gegen „die 



4 ■■ Christen und Juden BlickPunkt.e 1/2026

Juden“ (von denen wir nicht genau wissen, wer damit 
gemeint ist, denn Johannes und seine Anhänger sind 
doch selber jüdische Christusgläubige). Aber der Text 
erlaubt diese Unterstellung nicht, die heute in fast allen 
Bildungsmaterialien verbreitet wird. 

Auch dass diese Geschichte ausgerechnet am 5. Fasten-
sonntag des katholischen Lesezyklus auch für Kinder-
gottesdienste vorgesehen ist, stimmt nachdenklich. Soll 
damit etwa die Passionsgeschichte vorbereitet werden? 
Soll hier die angedrohte Steinigung einer junger Frau 
einer Meute gewaltbereiter jüdischer Männer die Verfol-
gung des unschuldigen Gottessohnes antizipieren? 

Einige Bilder aus Kinderbibeln und Schulbüchern illust-
rieren das Problem. 

In der 2020 erschienenen Unsere allerbeste Kinderbibel 
(Abbildung 2) ist die Gewalttätigkeit der Pharisäer und 
Schriftgelehrten, die hier dunkler Hautfarbe markiert 
sind, als eine wütende Meute dargestellt. Sie scheinen 
die Frau förmlich auf der Straße aufgegriffen und ge-
waltsam zum Tempel geschleppt zu haben. Sie stürzt 
zu Boden und schützt sich mit dem Arm vor Schlägen. 
Es ist völlig unklar, in welcher Beziehung die Pharisäer 
zur Angeklagten oder deren Familie stehen, oder mit 
welcher Autorität sie handeln. Die Frau erscheint hier als 
Opfer einer Entführung, die schutzlos extremer Gewalt 
ausgeliefert ist. Hier wird sexuelle Gewalt genüsslich in-
szeniert. 

Eine weitere zeitgenössische Darstellung zeigt eine Frau 
mit nacktem Oberkörper ebenfalls auf dem Boden kau-
ernd (Abbildung 3). Auch wie im abgebildeten Bild von 
Max Beckmann, sind ihre Brüste entblößt, sie ist nackt 
oder hat ein zerrissenes Oberteil (Abbildung 4). Das 
sind Gewaltfantasien. Hier geht es weder um ein Lehr-
gespräch noch um eine Gerichtsverhandlung. Der Tat-
bestand wird nicht geklärt, die Zeugen werden nicht 
befragt, es gibt keine Ankläger, Verteidiger oder Richter, 

wie sie zu einem Gerichtsverfahren gehören würden. Die 
Bildwelt spricht nicht von Lynchjustiz, Mobbing, und se-
xualisierter Gewalt. 

Die Frau wird zum Objekt sexueller Begierde und Ernied-
rigung. Die Steine in den Händen der Männer mit nack-
tem Oberkörper potenzieren die Sexualisierung der Ge-
walt. Die religiösen Autoritäten sind römisch-katholisch 
und jüdisch kodiert, pornographisch dokumentieren 
Pressekameras und Handys. Die Beschämung der Frau, 
ihre Ohnmacht und Vulnerabilität wird in die heutige 
Zeit versetzt. Dabei wird sowohl der historische Kon-
text als auch der narrative Zusammenhang verzerrt. Die 
Frau, deren Geschichte wir nicht kennenlernen, da wir 
weder über ihre Familie noch den Tatzusammenhang et-
was erfahren, wird auf ihre Opferposition reduziert. Wir 
lernen nichts über die sexuelle Übertretung, auf wes-
sen Initiative sie zurückging, ob die Frau genötigt oder 
vergewaltigt wurde, ob sie sich prostituiert hat oder in 
eine Falle gelockt wurde. 

Auch auf diesem Ausmalbild für Kinder von der Web-
seite des Erzbistum Köln (Abbildung 5) ist die Frau von 
grimmigen bärtigen Männern umringt: einer der Schrift-
gelehrten hält eine Torarolle wie einen Schlagstock, 
während ein Zweiter den Stein schon in der erhobenen 
Hand abwiegt. Überall vor dem Tempel liegen Steine 
griffbereit auf dem Boden herum. Nur Jesus ist gut ge-
launt und malt ein Herz in den Sand.

Was machen solche bildlichen Gewaltfantasien mit 
Kindern und Jugendlichen? Welche Botschaften über 
Sexualität und Geschlechterbeziehungen werden hier 
vermittelt? Es sitzen doch auch in schulischen Klassen-
zimmern und Kindergottesdiensten Betroffene sexueller 
Gewalt. Potenzieren nicht solche Bilder körperlicher Er-
niedrigung und des Ausgeliefertseins die Ohnmachts-
gefühle gerade von Kindern und Jugendlichen, die sexu-
elle Übergriffe erlebt haben? Werden sie ermutigt, sich 
Erwachsenen anzuvertrauen, Anzeige zu erstatten oder 

Abb 2: Sören Dalevi, Unsere allerbeste Kinderbibel, Illustra-
tionen Marcus-Gunnar Petterson, Gütersloh, 2020, S. 199

Abb 3: Reli Plus 3. 
Evangelische Theologie, Klett 2015, S. 108



5■■ Christen und JudenBlickPunkt.e 1/2026

zur Polizei zu gehen? Die Wirkung dieser Darstellungen 
weiblicher Vulnerabilität im Religionsunterricht ist dis-
kussionsbedürftig.

Unter der Überschrift „Wie wird man das Böse los?“ regt 
dieses Bild von Lucas Cranach nicht dazu an, über sexu-
elle Gewalt und sexuelles Fehlverhalten nachzudenken 
(Abbildung 6). Das Bild von Lucas Cranach macht „das 
Böse“ eindeutig im lüsternen Schriftgelehrten fest, der 
mit rot-dunkler Hautfarbe deutlich von den (ebenfalls 
jüdischen) Jüngern unterschieden wird. Das fratzenhaf-
te Schweinsgesicht hält den Stein schon in Händen und 
freut sich sichtlich darauf, die junge schöne Frau töten 
zu dürfen. 

Aus einem Lehrgespräch über den richtigen Umgang 
mit sexuellem Fehlverhalten wird so eine Geschichte 
sexualisierter Mordlust, jüdischer Unbarmherzigkeit und 
heuchlerischer Doppelmoral. Durch das Bildmaterial 
wird Antijudaismus zur zentralen Aussage der Geschich-
te. Das Böse wird in jüdischen Schriftgelehrten personi-
fiziert, womit sich klassische antijüdische Dämonisierun-
gen fortsetzen. Das will heute eigentlich niemand mehr 
ernstlich lehren.

Ehebruch und Steinigungen
Tatsächlich gibt es Gesetze in der Tora, wonach Ehebruch 
(definiert als Geschlechtsverkehr mit einer verheirateten 
Frau) nach der Todesstrafe für beide Beteiligte verlangt. 
Dabei lohnt es sich, den Kontext zu beachten:

9Wer seinem Vater oder seiner Mutter flucht, der soll des 
Todes sterben. Seine Blutschuld komme über ihn, weil 
er seinem Vater oder seiner Mutter geflucht hat. 10Wenn 
jemand die Ehe bricht mit der Frau seines Nächsten, so 
sollen beide des Todes sterben, Ehebrecher und Ehebre-

cherin, weil er mit der Frau seines Nächsten die Ehe ge-
brochen hat.” (Lev 20,9-10)

Trotz dieser harten Strafandrohung haben es Juden über 
die Jahrhunderte hindurch geschafft, weder ungehorsa-
me Teenager noch fremdgehende Frauen und ehebre-
chende Männer zu steinigen. Es gibt schon in der Tora 
Gebote, die erhebliche Hürden und erschwerende Be-
dingungen schaffen, um die extreme Strafe einzuhegen 
und einzudämmen. Tatsächlich erzählt die Hebräische 
Bibel viele Geschichten von widerspenstigen Kindern, 
untreuen Frauen und streunenden Männern, denen in 
keinem Fall die Todesstrafe droht.

Erst in der säkularen Popkultur der Neuzeit werden Stei-
nigungen populär. Adele Reinharz untersucht drei Hol-
lywood Filme nach dem zweiten Weltkrieg, in denen 
jeweils Steinigungsszenen frei zu den biblischen Ge-
schichten hinzuerfunden werden: David and Bathshe-
ba (Henry King, 1951), Solomon and Sheba (King Vidor, 
1959), and The Story of Ruth (Henry Koster, 1960):

“In each case, the female protagonist is sentenced to 
death by stoning for the crimes of adultery (Bathshe-
ba), idolatry (Ruth), or both (Sheba). The sentence is 
pronounced by the proto-Jewish authorities and threat-
ened (in the case of Ruth and Bathsheba) or carried out 
(in the case of Sheba) by the local populace. The pro-
tagonists have two additional points in common. First, 
each of these women undergo a conversion experience 
of sorts, whether from paganism (Sheba and Ruth) or 
from sexual immorality (Bathsheba), and are thus por-
trayed as undeserving of punishment. Second, they are 
all rescued from the bloodthirsty crowd by a man who 
has a connection to the Davidic ancestry attributed to 
Jesus. David rescues Bathsheba, Boaz and Solomon do 
the same for Ruth and Sheba respectively.”4

„Violence sells“, mag erklären, warum dramatische 
Steinigungsszenen in Hollywoodfilmen popularisiert 
werden. Aber es geht auch darum, argumentiert die 
jüdische Neutestamentlerin Adele Reinharz, christliche 
Überlegenheitsnarrative und die Enterbungstheologie 

Abb 5: https://www.erzbistum-koeln.de

Abb 4: Religion 3/2019 Schuld und Sünde, Materialien 6



6 ■■ Christen und Juden BlickPunkt.e 1/2026

zu bestätigen. Mit einer christlich gefärbten, antijüdi-
schen Brille wird das jüdische „Gesetz“ hartherzig und 
heuchlerisch und die Juden zu mordlustigen Lügnern 
und scheinheiligen Mördern. „Mörder“ und „Lügner“ 
sind die Begriffe, die kurz nach der Geschichte von der 
Ehebrecherin in Johannes 8,44 benutzt werden. In Holly-
wood Filmen und dem Bildmaterial der Schul- und Kin-
derbücher werden diese Diffamierungen dramatisiert. 
Dann erscheint es völlig normal und „typisch jüdisch“, 
dass Unschuldige gesteinigt und gekreuzigt werden. Es 
reichen Ehebruch oder eine Heilung am Sabbat, nich-
tige Gründe, um Menschen auf grausame Art zu töten. 
Tötungslust und Grausamkeit scheinen dem jüdischen 
Wesen eingeschrieben (siehe dazu den satirischen Film 
von Monty Python, Das Leben des Brian).

Die Erwartungshaltung jüdischer Steinigungslust hat 
sich selbst in die Weihnachtsgeschichte eingeschlichen. 
So erzählt in einer illustrierte Kindererzählung, Vom En-
gel und dem heiligen Kind. Maria erzählt die Weihnachts-
geschichte (2021) wie selbstverständlich von einer Stei-
nigung: 

“Vor einiger Zeit wurde ein Mädchen gesteinigt. Ich hat-
te wochenlang Albträume wegen der schlimmen Dinge, 
die ich darüber gehört hatte. Das Mädchen hatte mit je-
mandem geschlafen, mit dem es nicht verheiratet war. 
Und das ist verboten. Ich versuche, nicht in Panik zu ge-
raten. Würden sie… Sie müssen mir einfach glauben.”5 

Das steht so nicht im Text. Maria fürchtet sich vor der 
Auflösung ihrer Verlobung und vor einem Leben als 
verarmter alleinerziehender Mutter, aber nicht vor einer 
Steinigung. Sie lebte zu einer Zeit, als die Schriftgelehr-
ten diskutierten ob angesichts hoher, kriegsbedingter 
Vergewaltigungsraten und unregelmäßiger Schwanger-
schaften, das Jüdischsein über die Geburt und mütter-
liche Abstammung zu regeln sei. Die Entscheidung der 
Rabbinen für die Matrilinearität, d.h. die Festlegung des 
Judeseins durch Geburt von einer jüdischen Mutter wur-
de in der Mischna (ca. 200 n. Chr) kodifiziert. Allein dieser 
historische Zusammenhang deutet an, dass es keines-
falls zum jüdischen Alltag gehörte, junge schwangere 
Frauen zu steinigen. Die Genealogie im ersten Kapitel 
des Matthäusevangeliums, die der Weihnachtsgeschich-
te vorausgeht, erwähnt vier Frauen, deren Schwanger-

schaften unter fragwürdigen Umständen zustande 
kamen. Diesen mutigen Frauen, Tamar, Rahab, Ruth 
und Batscheba, ergriffen die Initiative um ihre Schwan-
gerschaften zu schützen und wurden zu Müttern und 
Großmütter messianischer und von Gott auserwählten 
Söhnen. 

Die Gebote der Tora sind in der jüdischen Tradition zu 
allen Zeiten als Grundlage und Ausgangspunkt prakti-
scher Regelungen verstanden worden, die ein gottge-
fälliges, befreites und heilsames Zusammenleben er-
möglichen sollen. Dabei ist das oberste Gebot der Tora 
immer der Schutz des Lebens. Erst in der christlichen 
Erzählwelt, wird die Tora zu einem Gewalt- und Unter-
drückungsinstrument. 

Leider hat auch Luise Schottroff, eine sonst für den 
jüdisch-christlichen Dialog sehr sensible feministische 
Exegetin, in Lydias ungeduldige Schwestern (1994) ihre 
sozialgeschichtliche Auslegung der Johannesperiko-
pe mit einem zeitgenössischen Steinigungsbericht aus 
dem heutigen Iran hinterlegt. Ihre Schlussfolgerung aus 
diesem aufwühlenden Augenzeugenbericht ist, dass 

„solche Praxis des Vernichtens einzelner Frauen mit 
Hilfe der patriarchalen Ehegesetze als ein häufiges Ge-
schehen zu bewerten (sei), bei dem die aktiv Beteiligten 
Unrecht (auch im Sinne der patriarchalen Gesetze) bege-
hen und ihr Unrechtsbewußtsein durch Massenhysterie 
und Gruppenzwang bekämpfen.“6 

Natürlich sind Femizide und Gewalt gegen Frauen ein 
weltweit verbreitetes Problem. Gewaltstatistiken, wie sie 
z.B. von der WHO jährlich vorgelegt werden, lassen aber 
keine Rückschlüsse auf Klassen- oder Religionszugehö-
rigkeit, auf kulturelle oder ethnische Identitäten zu. Es ist 
falsch zu glauben, dass bestimmte Religionen, wie der 
Islam oder das Judentum, patriarchalischer und gewalt-
bereiter gegenüber Frauen sei. Weder sexuelles Fehlver-
halten noch die Abgründe innerfamiliärer Gewaltbezie-
hungen sind kausal auf bestimmte religiöse Traditionen 
oder Gemeinschaften zurückzuführen oder begrenzbar.

Gleichzeitig ist es zumindest gefährlich, wenn Schottroff 
ohne politische Analyse oder hermeneutische Reflexi-
on, ein modernes Ereignis im schiitischen Iran als Hin-
tergrundinformation für die Auslegung einer neutes-
tamentlichen Geschichte einspielt. Es ist möglich, die 
Geschichte der Ehebrecherin entlang der apokryphen 
Geschichte von Susanna im Bade (Buch Daniel 13) zu in-
terpretieren, die in eine Falle geraten war. Aber kann das 
wirklich als ein „häufiges Geschehen“ gesehen werden? 
Oder ist diese literarische Gattung der bedrohten Frau 
ein antiker Krimi? Indem die Szene durch die akute Dro-
hung eines Frauenmordes (ohne jegliches Verfahren) 
eskaliert wird, wird das Schweigen Jesu zu einem dees-
kalierenden Akt heldenhaften Widerstandes: 

„Jesus verhindert durch Zivilcourage die Steinigung ei-
ner Frau und entzieht dieser Hinrichtungspraxis grund-
sätzlich und mit theologischen Gründen den Boden der 

Abb 6: Kursbuch Religion 2 (Calwer) 2016, 25



7■■ Christen und JudenBlickPunkt.e 1/2026

Legitimation…Im Sinne des Textes ergreift Jesus als Bote 
Gottes Partei für eine gequälte und erniedrigte Frau.“7 

Sicherlich kann dies so gelesen werden. Aber der Preis 
dieses couragierten Jesus ist die Dämonisierung der 
Schriftgelehrten und Pharisäer, die dadurch zu patriar-
chalen Handlangern und Komplizen eines geplanten 
Frauenmordes werden. Die Schlussfolgerung Schottroffs, 
Jesus habe die ‚patriarchale Ordnung‘ an einem wesent-
lichen Punkte, ihrer Gewalt über Frauensexualität, in 
Frage gestellt“8 ist mir zu radikal und anschlussfähig an 
frühfeministische antijüdische Exegesen, die Jesus als 
Feministen darstellen wollten.

Bildstörungen: 
Lehrgespräch und Nachdenkgeschichte
Mit seinem Schweigen schafft Jesus die Tora weder ab 
noch verwirft er ihre Weisungen und Gesetze. Jesus hat 
sich oft und leidenschaftlich mit Pharisäern gestritten, 
aber er zählte sich wohl nicht, wie beispielsweise Paulus, 
zu dieser Gruppe. Für die Frömmigkeitspraxis der Pha-
risäer sind halachische Debatten, also rechts-ethische 
Auslegungen des Wortes und Willens Gottes für das 
tägliche Leben ganz wichtig. In der Bergpredigt, zum 
Beispiel, wendet Jesus die halachischen Methoden der 
Auslegung an. Aber in diesem Fall, verweigert sich Jesus 
dem halachischen Lehrgespräch. Sonst wäre die Diskus-
sion vielleicht mit folgenden Fragen und Einwänden ver-
laufen: 

(1) Wo ist denn der Partner im Ehebruch, wo doch die 
Tora ausdrücklich und an mehreren Stellen festlegt, dass 
beide Partner zur Rechenschaft gezogen werden müs-
sen: 
5. Moses 22,22: Wenn jemand dabei ergriffen wird, dass 
er bei einer Frau schläft, die einen Ehemann hat, so sol-
len sie beide sterben, der Mann und die Frau, bei der er 
geschlafen hat; so sollst du das Böse aus Israel wegtun. 

(2) Wo sind denn die zwei oder drei Augenzeugen, die 
notwendig sind, wenn um die Höchststrafe verhandelt 
werden soll?
5. Moses 19,15: Es soll kein einzelner Zeuge gegen je-
mand auftreten wegen irgendeiner Missetat oder Sün-
de, was für eine Sünde es auch sei, die man tun kann, 
sondern durch zweier oder dreier Zeugen Mund soll 
eine Sache gültig sein. (siehe auch 5. Moses 17,5)

(3) Was wurde getan, um die Angeklagte vor übler Ver-
leumdung und falschem Verdacht (etwa durch einen ge-
walttätigen Ehemann) zu schützen? Könnte man diese 
Ehekrise vielleicht mit einem Eifersuchtsopfer oder dem 
„Ritual des bitteren Wassers“ (4. Mose 5,11-31) besänfti-
gen?
4. Mose 5,11: Und der  Herr  redete mit Mose und 
sprach: 12Sage den Israeliten und sprich zu ihnen: Wenn 
irgendeines Mannes Frau ihm untreu wird und sich an 
ihm versündigt  13und jemand bei ihr liegt und es blie-
be dem Mann verborgen und es würde nicht entdeckt, 
dass sie unrein geworden ist, und es ist kein Zeuge wider 
sie da, denn sie ist nicht dabei ergriffen worden,  14und 

der Geist der Eifersucht kommt über ihn, dass er auf 
seine Frau eifersüchtig wird, sie sei unrein oder nicht 
unrein: 15so soll der Mann sie zum Priester bringen und 
ein Opfer ihretwegen darbringen, ein Zehntel Schef-
fel Gerstenmehl, und er soll kein Öl daraufgießen noch 
Weihrauch darauftun. Denn es ist ein Eifersuchtsopfer, 
ein Erinnerungsopfer, das Schuld ans Licht bringt.

Jesus hätte mit den Schriftgelehrten und Pharisäern das 
Für und Wider verschiedener Regeln und Verfahren der 
Tora abwägen und analysieren können. Es gehört zum 
Standardrepertoire der Schriften der Mischna und der 
Talmude, dass exemplarische Fallbeispiele debattiert 
werden, um die Weisungen der Tora an konkreten Kon-
flikten zu schärfen und sie sie im täglichen Leben rele-
vant zu machen. Dabei geht es immer um Kontroversen, 
die es erlauben, Positionen zu schärfen und „best practi-
ces“ zu entwickeln, um Konflikte gütlich und gewaltfrei 
zu lösen. In keinem Fall geht es um spontane Gewaltex-
zesse!

Spontane, außergerichtliche Steinigungen sind auf dem 
Boden der Tora niemals zu rechtfertigen, die doch ganz 
bewusst, wie oben angeführt, rechtliche Hürden zum 
Schutz des Lebens einbaut: wo ein Verfahren stattfindet 
(Beit Din=Gerichtshof ), wer als Richter bestellt ist, wie 
der Straftatbestand geklärt wird, die Zeugen befragt, 
eine Verteidigung gewährleistet, Urteil gesprochen, die 
Strafe ausgeführt wird. Nichts davon passiert in unserer 
Geschichte. 

Mit diesem Schweigen verweigert sich der Jesus der jo-
hanneischen Geschichte der halachischen Auseinander-
setzung und Methode. Seine Antwort liefert kein juristi-
sches Prinzip: „Wer unter euch ohne Sünde ist, der werfe 
den ersten Stein“ ist kein Rechtsatz. Wer diesen Vers als 
rechtlichen Grundsatz versteht, merkt sehr schnell, dass 
sich diese Aussage ins Gegenteil verkehrt. So taucht die-
ser Satz zum Beispiel häufig in NS-Verfahren vor deut-
schen Gerichten auf. Mit diesem Zitat aus dem Johan-
nesevangelium wollten Angeklagte Druck auf deutsche 
Richter ausüben, um Gerichtsurteile über tausendfache 
Mörder für Männer der Einsatzgruppen, Polizeibatal-
lionen und KZ-Lager zu verhindern. Das ist auch oft 
gelungen. Auch der Verteidiger von Adolf Eichmann 
nutzte diesen Spruch, der allerdings seine Wirkung auf 
die Richter in Jerusalem verfehlte. Im Kontext kirchlicher 
Missbrauchsdebatten und sexualisierter Gewalt in den 
Kirchen wird auch sofort klar, warum der Satz „Wer unter 
euch ohne Sünde ist, der werfe den ersten Stein“ keines-
falls bedeuten kann, dass sich strafrechtliche Verfolgung 
und Rechtsurteile erübrigen. Wenn Kirchenleitende die-
sen Vers zitieren, um sich aus der Verantwortung zu zie-
hen oder damit erklären wollen, warum keine Anzeige 
erteilt, und kein Amtsenthebungsverfahren eingeleitet 
wurde, dann werden die Opfer verraten und die Täter 
geschützt. Die Notwendigkeit menschlicher (und gött-
licher) Gerichtsbarkeit kann und darf durch die Aussage 
Jesu nicht ausgehebelt werden. 



8 ■■ Christen und Juden BlickPunkt.e 1/2026

Jesus hebt die Tora nicht auf. Er setzt auf Selbstkritik 
und innere Veränderung, auf Barmherzigkeit und Verge-
bungsbereitschaft. Alles zutiefst jüdische Werte.

Die reuige Sünderin 
Tatsächlich steht die Geschichte der Ehebrecherin, wie 
Luise Schottroff selber schreibt „in einer langen Liste 
von jüdischen Erzählungen“ vom „Leiden erniedrigter 
Frauen, für die Gott Partei ergreift, die selbst gegen ihre 
Erniedrigung kämpfen, und denen ein Mann als Reprä-
sentant Gottes zur Seite steht“:9 Susanna im Bade, die 
lukanische Sünderin (fälschlich mit Maria Magdalena 
identifiziert), die samaritanische Frau am Brunnen mit 
ihren fünf Ehemännern (Joh 4,18), aber eben auch die 
gefährdeten Ahnfrauen der Hebräischen Bibel, die ab-
trünnige Tochter Zion und die ehebrüchigen Ehefrauen 
der Propheten. 

“On the contrary, in an ancient context, stories about 
adulteresses served to reaffirm the central importance 
of female shame and manly self-control, both within and 
outside of Christian writings. Rather than challenging 
the patriarchal and penitential status quo, the pericope 
adulterae (and other stories like it) were employed to 
emphasize the distinctively different morals of Jesus and 
his followers, and in a context where such claims were 
familiar and expected.”10

Mit dem Motiv der bedrohten und gefallenen, gefährde-
ten und reuigen Frau illustriert die Bibel, im Alten wie im 
Neuen Testament, die Barmherzigkeit und Vergebungs-
bereitschaft Gottes. Es ist ein bekanntes literarisches 
Motiv. Das Volk Israel ist die geliebte Braut, die mit Gott 
einen Bund schließt, ihn bricht, verstoßen und bestraft 
wird, um erneut aufgenommen zu werden. Das Motiv 
der reuigen Sünderin dramatisiert die Dynamik göttli-
cher Liebe und menschlicher Fehlbarkeit, von Treue und 
Ehebruch, Begierde und Versöhnung. Aus eigenem An-
trieb (Verführung, Lust) oder als Opfer von Gewalt (Ver-
gewaltigung, Verleumdung) erfahren sie Männer in die-
sem literarischen Erzählmotiv als schutzbedürftig und 
verletzbar. Diese Geschichten spielen mit Weiblichkeits- 
und Männlichkeitsidealen und verfestigen patriarcha-
le Ehemodelle. Gleichzeitig wird die Männlichkeit des 
göttlichen Retters und Bewahrers, sowie der erlösenden 
Barmherzigkeit Gottes bestätigt. Aus dieser literarischen 
Gattung lässt sich nur mit Hilfe antijüdischer Projektio-
nen eine feministische Botschaft der Frauenfreundlich-
keit Jesu kristallisieren.

Fragen für die Diskussion
1. Was macht die Geschichte der Ehebrecherin so beliebt 
im Kindergottesdienst und Schulunterricht? 
2. Warum wird die Gewalt biblischer Rechtssprache (Stei-
nigung, Auge um Auge) in christlichen Überlieferungen 
wörtlich genommen und in Bild und Sprache potenziert, 
während die jüdische Tradition sie symbolisch in Rechts-
mittel der Strafe und finanziellen Entschädigung über-
führt? 
3. Wirkt „Wer unter euch ohne Sünde, der werfe den ers-
ten Stein“ ohne die Verheißungen der Tora (auf Rechts-
staatlichkeit und Gerechtigkeit für Opfer) heilsam und 
befreiend?

(Endnotes)
1	 https://www.katholisch.de/video/23911-folge-20-die-

ehebrecherin (letzter Zugriff April 2025)
2	 Deutsche Bibelgesellschaft, Einfach Bibel - Für junge 

Menschen, 2025. 
3	 Andrea Karimé, Alle Kinder Bibel, Neukirchen-Vluyn 2025, 96-

97
4	 Adele Reinhartz, “Sexuality, Stoning and Supersessionism in 

Biblical Epic Films of the Post-World War II Era,” in Susanne 
Scholz (hg) The Oxford Handbook of Feminist Approaches to 
the Hebrew Bible, New York 2020, 314-315.

5	 Willeke Brouwer, Vom Engel und dem heiligen Kind. Maria 
erzählt die Weihnachts-geschichte, Stuttgart 2021, S. 17.

6	 Luise Schottroff, Lydias ungeduldige Schwestern. 
Feministische Sozialgeschichte des frühen Christentums. 
Gütersloh 1994, S. 265.

7	 Schottroff, Lydias, 270.
8	 Schottroff, Lydias, 270. 
9	 Schottroff, Lydias, 270.
10	 Jennifer Knust, To Cast the First Stone, 139.

Vortrag gehalten am 13. November 2025 im Rahmen der 
antisemitismuskritischen Bibelauslegungen an der 

Evangelischen Akademie zu Berlin.

Prof. Dr. Katharina von Kellenbach koordinierte von 2020 bis 
2024 das Projekt Bildstörungen, das die theologischen Er-

kenntnisse des jüdisch-christlichen Dialogs fruchtbar machen 
will für die pädagogische Arbeit in Schulen und Gemeinden 

sowie für die politische Jugend- und Erwachsenenbildung.

Siehe auch den Beitrag in BlickPunkt.e 2/2025, in dem 
eine Kinderbibel vorgestellt wird, die den Anspruch hat, 
Jesusgeschichten „fair zu erzählen“:

Gute Nachricht. Geschichten von Jesus für Kinder fair er-
zählt; Nina Kölsch-Bunzen mit Ariane Dihle und Katharina 

von Kellenbach; Illustrationen von Marion Goedelt; 
Ariella Verlag 2025

https://ariella-verlag.de/gute-nachricht/


